
3. 
 

Mari kita mengalami alam. Apa benda alam benda ni! 

 

Benda 

 

 
Benda. 

 

Alam ini diperhatikan mengandungi benda atau jirim. Benda diperihalkan bahasa, dan 

simbolnya diolah minda. Benda dikaitkan dengan sesuatu yang pejal, nyata dan selamat ‘di 

luar sana’. Minda sesuatu konsep namun bukan sesuatu benda: benda difikirkan wujud dalam 

suatu ‘ruang’ dan berubah terhadap ‘waktu’, sementara minda tidak menduduki ruang 

walaupun boleh berubah terhadap waktu. 

 

Benda dicerap detik demi detik. Dari kecil bayi-bayi, setelah beberapa masa tertentu,  

mempelajari keberterusan benda – sesuatu yang dicerap itu biasanya terus dicerap. Kajian 

Jean Piaget, ahli psikologi terkenal dalam perkembangan kognitif kanak-kanak, mendapati 

bayi memahami bahawa sesuatu objek masih wujud walaupun tidak kelihatan. Kekekalan 

objek. Kecuali sesuatu berlaku ke atasnyalah. Mungkin inilah menjadi asas keabadian benda, 

atau prinsip keabadian jirim.  

 

Benda didapati bergerak. Gerakan ialah relatif kepada benda yang lain. Memudahkan 

difahami pergerakan jika dilihat terhadap suatu latar belakang yang tetap. Ini membawa 

kepada konsep ‘ruang’. Kemudian, pergerakan menyebabkan kedudukan-kedudukan 

berlainan dalam ruang ini, yang dibezakan oleh ukuran ‘masa’. 
 

Ruang dan jirim 

 

Ruang adalah sesuatu yang kita ambil mudah. Kita deriai objek-objek yang berjauhan dari kita, 

dan konsep jarak tertimbul. Jarak menjadi metrik kepada dimensi ruang. Kita boleh atur 

benda-benda berlainan jarak dari kita, di atas satu garisan, pada “kedudukan” yang sepadan 



dengan jarak masing-masing. Jarak punyai sifat bertambahan, iaitu jarak antara objek A dan 

C sama dengan jarak A dan B tambah jarak di antara B dan C, kalau A, B dan C di atas satu 

garisan, dan B berada di antara A dan C. 

 

 
Kerangka latar belakang dipanggil ruang dapat memerihalkan hubungan kedudukan di 

antara benda-benda. Ini kerana jarak antara dua benda atas garisan adalah hasiltambah 

jarak benda pertama dengan yan ketiga yang juga atas garisan itu, dan jarak yang ketiga 

dengan yang kedua. 

 

Pada awalnya, konsep ruang adalah berasaskan kedudukan objek-objek, seperti dibincangkan 

oleh Plato, Sokrates dan Aristotel dari Yunani kuno, dan Alhazen atau alHaitham dari Basrah. 
Ahli fizik Isaac Newton memformalkan ruang sebagai sesuatu yang mutlak dan wujud sendiri 

samada ada objek di dalamnya atau tidak, sementara Gottfried Liebniz membayangkan ruang 

sebagai koleksi hubungan-hubungan (seperti jarak) di antara objek-objek. Laplace Ahli 

falsafah Immanuel Kant merasakan pemikiran manusia mempunyai kesisteman semulajadi 

untuk menstrukturkan objek-objek ke dalam kerangka ruang. 

 

Kita cerapi ada tiga arah bebas dalam sensasi ruang ini, jadi kita katakan ruang ini punyai tiga 

dimensi. Ataupun, dalam ruang 3 dimensi, 3 nombor diperlukan untuk memerihalkan 

kedudukan sesuatu itu dalam ruang tersebut. Arah dan kedudukan berkaitan rapat. 

Kedudukan sesuatu itu berbanding kedudukan pemerhati memberikan arah yang perlu 

diambil dalam pergerakan menghampirinya.   

 



 
Tiga dimensi ruang: 3 arah bebas. 

 

Tiga dimensi bermakna tiga arah bebas: ukuran dalam satu dimensi tidak ‘mengacau’ ukuran 

dalam dimensi lain. Ini membawa kepada konsep arah yang serenjang. Arah-arah serenjang 

bebas, tidak memberi kesan di antara satu sama lain. Kesan daripada apa-apa dalam arah tak 

sama dengan sesuatu arah bergantung kepada tindihan arah-arah ini, yang diberikan oleh 

fungsi trigonometri kosinus sudut di antara arah-arah ini. 

 
Tindihan. 

 

Ada sudut istimewa di mana tindihan menjadi sifar. Inilah arah serenjang tadi. Sudut 

istimewa. Sudut tegak. 90 darjah. 

 

Ada teorem berkenaan sudut tegak.  Teorem Pythagoras menyatakan jumlah kuasa dua dua 

sisi suatu segtiga dengan sudut tegak sama dengan kuasa dua garis sendengnya. Ini benar 

untuk permukaan atau ruang dua dimensi yang datar atau rata. Hubungan ini nanti kita  boleh 

gunakan untuk mencirikan kelengkungan ruang. 

 



 
Teorem Pythagoras. 

 

Ruang bukan sahaja dapat memberikan maklumat kedudukan benda, tetapi juga tentang saiz 

dan bentuknya. Ini darpada panjangan objek itu dalam ruang. Secara biasanya, setiap benda 

punyai kedudukan, saiz dan bentuk. 
 

Ada kebebasan dalam mendefinisikan kedudukan mutlak, yang bergantung kepada suatu 

kedudukan rujukan. Jarak di antara dua titik kedudukan tak berubah jika rujukan ini diubah. 

Dikatakan jarak “takvarian” terhadap perubahan titik rujukan, ataupun terhadap operasi 

‘translasi’. Dikatakan ada ‘simetri’ translasi. 

 

Begitu juga ada kebebasan dalam mendefinisikan arah mutlak, yang bergantung kepada suatu 

arah rujukan. Jarak sebenar di antara dua titik kedudukan tak berubah jika arah rujukan 

diubah. Ini adalah asas simetri keisotropan. 

 

Jadi ruang direkabina untuk memerihalkan kedudukan dan panjangan benda. Biasanya benda 

bertempat, iaitu ia objek dalam ruang. Yang dalam ruang itu biasanya disebut benda atau 

objek. Namun wujudkah benda atau objek yang tidak bertempat? Ataui yang tidak bertempat 

ini bernama lain? Misalnya, konsep itu sesuatu perkara abstrak dan tidak bertempat. Mungkin 

kita boleh kata ia bukan benda atau objek, atau lebih menjunam lagi, ia bukan benda fizikan. 

Itu menjadi satu definisi untuk kefizikan. 

 

Jika sesuatu itu tidak bertempat, atau ia tidak punyai kedudukan dalam ruang (katakan ruang 
fizikan) maka soalan di mana ia berada menjadi tidak bermakna. Jika orang berkata sesuatu 

itu berada dalam dimensi lain sehingga ia tidak dapat dicerapi, ini pula mengandaikan suatu 

atau beberapa dimensi yang menurutnya ia diasingkan daripada apa yang boleh dicerapi, dan 

entah bagaimana kedudukan dalam dimensi ini menentukan kebolehcerapan sesuatu itu. Jadi 

“dimensi lain” itu tidak tepat. Contoh, seekor semut yang bergerak di atas satu batu datar 

yang besar seolah-olah bergerak dalam dua dimensi – hanya ada dua arah yang bebas (secara 



kasar, hadapan-belakang dan kanan-kiri). Namun, sebenarnya ia dalam tiga dimensi (dengan 

atas-bawah). Pada sang semut, secara berkesannya, ia hanya boleh bergerak dalam dua 

dimensi. Seekor burung dengan dimensi tambahan, boleh menyambarnya dari atas. 

Sebenarnya semut pun dalam tiga dimensi, cuma dalam satu daripada dimensi itu ia terhad 
dan terlekat pada permukaan dua dimensi tertentu. 

 

 
Alam dua dimensi tertanam dalam alam tiga dimensi. 

 

Dua benda juga tidak dapat bersalingtindak apabila dua benda itu berada dalam ruang-ruang 
berbeza. Di mana letaknya yang satu ruang itu relatif kepada yang satu lagi itu merupakan 

soalan yang tak bermakna. 

 

Kisah menarik tentang analogi ruang adalah seperti berikut. Seekor ikan remaja, dinasihati 

ikan tua, supaya jangan telan cacing yang terhidang di hadapannya. Kata situa, kalau kamu 

telannya, kamu akan ditarik dan diletakkan dalam bakul, disiang dan digoreng dalam minyak 

panas, dan dimakan oleh makhluk setiapnya dengan 32 gigi. Maka siremaja ini mencari dalam 

kolamnya bakul, pisau siangan, minyak, api dan makhluk bergigi namun tidak ditemuinya. Itu 

kerana ia hanya mencari dalam alamnya. Dalam ruangnya. Jika ia menelan cacing tergantung, 

menentangi nasihat situa, makai a akan ditarik kea lam atau ruang lain, dan ia akan saksi apa 

yang situa katakan.  

 

Sekadar analogi. 

 

Begitulah dikatakan apabila manusia pertama ke angkasa lepas, Yuri Gagarin dari Rusia 

membuat aktiviti diluar kapal angkasanya (‘space walk’: bersiar angkasa), beliau berkata 

bahawa beliau tak nampak pun Tuhan di sana. Ini selari dengan pendirian Russia sebagai 

negara komunis. Negara Islam senyap. Cuma seorang ulamak dari Indonesia yang memberi 

sambutan, Gagarin melakukan siar angkasa dengan talihayat menghubungi ke kapal induk, 

jika beliau melakukannya tanpa talihayat, dia akan berjumpa Tuhan! Lagi, ruang berlainan.  

Atau melampaui ruang. 

 



Satu persoalan tentang dimensi ruang ialah kenapa kita huni ruang 3 dimensi. Bukan 2 dan 

bukan 4. Dalam dimensi 3, keamatan daya terhadap jarak menuruti hukum songsangan 

kuasadua. Ini kerana daya dari satu sumber titik perlu melingkungi keratan rentas permukaan 

sferaan yang luasnya berkadaran dengan kuasadua jarak. Kalau dimensi 4, kita ada hukum 
songsangan kuasatiga, kalau dimensi 2, kita ada hukum songsangan, dan sebegitulah. 

 

 
Hukum songsangan kuasa dua dalam dimensi 3. 

 

Pada konsepan paling mudah, ruang dilihat sebagai suatu kanvas yang sentiasa terbentang. 

Di atasnya disangkut objek-objek yang dilabel kedudukan, yang bersalingtindak di antara 

mereka menurut kedudukan-kedudukan ini.  

 

Masa 

 

Masa juga seakan ‘kedudukan’. Ia boleh dilihat sebagai dimensi keempat. ‘Anak panah masa’, 

yang berkait perubahan masa dalam satu arah, iaitu kehadapan, bermakna peristiwa-

peristiwa berlaku pada kedudukan masa yang arah kehadapan (yang makin bertambah 
nilainya, katakan) sahaja, ataupun sekurang-kurangnya ingatan kita, atau apa-apa ‘ingatan’, 

itu hanya boleh rujuk pada peristiwa di arah sebelah masa mengurang, katakan, sahaja.  

 

 
Dimensi masa. 

 
Adakah anak panah masa ini hanya suatu artifak daripada mekanisme ingatan kita? Kajian 

fungsi otak mendapati manusia punyai struktur neurokoteks yang maju. Ia menyusun urutan 

peristiwa dan meramalkan kejadian berdasarkan pengalaman lepas, memberikan aliran masa 

secara subjektif—sama ada sesuatu peristiwa terasa cepat atau lambat.  Jadi peristiwa-

peristiwa yang kita alami dipetakan pada titik-titik atas suatu paksi masa lampau. Kucing pula, 

juga memiliki neokorteks, tetapi ia jauh lebih kecil dan kurang kompleks berbanding manusia. Maka  

kucing memproses maklumat masaan dengan cara yang lebih terhad.  Ia tidak punyai konsep masa 

lama seperti "semalam" atau "minggu lepas"), walau ia boleh belajar rutin dan jangkaan masa pendek, 



berasaskan ingatan tatacaraan. Ia punyai ingatan episodik terhad dan mungkin tidak dapat mengingat 

peristiwa dalam susunan masa yang jelas. Tindakbalas kepada tuannya seolah biasa kerana ingatan 

tatacaraannya dalam menyambut tuannya, tetapi kemungkinan dia tak ingat kepada peristiwa 

semalam atau seminggu dahulu bersama tuannya. Hmmm. 

 
Hmm. Apa yang Adik fikirkan? 

 

Munasabah dianggap sesuatu asbab atau penyebab itu perlu berlaku sebelum akibatnya 

berlaku. Ini daripada penerimaan anak panah masa. Arah maklumat ke hadapan, atau ke arah 

masa lebih ‘besar’; maklumat bertambah terhadap masa. Ini mengekang ketersebaban fizikan 

sebagai teratur masa. Namun secara lebih am, kita boleh ada hujahan yang mana akibatnya 

terlebih dahulu dalam masa daripada asbabnya. Misalnya, orang Islam mengatakan bahawa 

Allah SWT mencipta alam kerana Nabi Muhammad SAW, yang bakal menghuninya, akan 

diciptakannya. Begitu juga prinsip antropik, yang menghujahkan kewujudan semesta yang 

memungkinkan kemunculan manusia untuk merenung penciptaannya. Teori-teori alam 

semesta dibatasi oleh keharusan untuk memungkinkan keberadaan manusia tersebut.  

 

Kalau dimensi masa dilihat seperti dimensi ruang, maka seluruh masa terbentang ‘pada setiap 

masa’. Namun peristiwa-perisitwa diagihkan kepada kedudukan-kedudukan berlainan di atas 
paksi masa. Kata seorang fizikus terkemuka, John Wheeler (1911-2008), masa ialah cara alam 

semulajadi menghalang segala-galanya daripada berlaku sekaligus. 

 

Jika masa terbentang, bagaimana dengan pilihan diri atau kehendak bebas (“free will”)? 

Semua di ‘masa hadapan’ sudah terbentang, bolehkah ia masih diubah, menerusi pilihan diri 

atau lain? Perubahan ialah pembaharuan, sesuatu yang baharu, yang mengimplikasikan 

masa. Jadi, ada masa lain di luar masa? Kalau perubahan sebegini tidak dibenarkan, maka 

pilihan diri telah dibuat dan terbentang dalam ruang-masa; kita hanya perlu melalui 

trajektorinya sahaja. (Trajektori ini termasuk proses pilihan itu sendiri). Pengetahuan tentang 

masa hadapan terbentang, tetapi mengetahui ini tidak pula menyekat pilihan diri, bahkan 

pilihan dirilah yang menghasilkannya.  

 



Masa juga, seperti ruang, tidak mutlak dan bergantung kepada satu detik rujukan. Namun ia 

masih juga mempunyai sifat bertambahan, yang membolehkan ia difahami sebagai dimensi 

seperti dimensi ruang. Ada simetri translasi masa. 

 
Objek-objek di atas paksi, seperti yang di atas paksi ruang, dikawal keselanjaran. Sesuatu 

objek itu punyai lokasi berhampiran dalam ruang bagi bahagian-bahagian yang bercantum 

membentuknya. Jika sesuatu objek itu abadi, yakni ia tidak tiba-tiba muncul atau hilang, maka 

ia akan punyai kedudukan selanjar dalam paksi masa, unjuran pada nilai-nilai berterusan atas 

paksi masa. Begitu juga, keabadian objek melihat kekedukannya di atas jejak selanjar dari 

mula hingga akhir. Namun secara dasarnya, titik-titik dalam arena di paksi ruang-masa 
merupakan titik-titik peristiwa yang tak semestinya berpaut. 

 

Kita perasan semacam hanya ada satu dimensi masa. Sekali lagi, kenapa satu dan hanya satu? 

Apa maknanya kalau misalnya, ada dua dimensi masa? Bayangkan satu paksi masa yang 

terbentang, pada setiap titik masa kedua.  Walaupun paksi pertama seolah-olah kaku, 

terbentang dalam masa pertama, tetapi setiap bentangan ini boleh berubah dalam paksi 

masa kedua. ‘Sebelum’ dan ‘selepas’ dalam masa kedua boleh ‘mengubah’ bentangan yang 

kaku dalam masa pertama. Namun, pada keselurahannya, ini semua juga bentangan kaku 

dalam paksi masa kedua. Walaubagaimanapun, kitab oleh faham bahawa ‘sebelum’ dan 

‘selepas’ tidak mestinya terikat kepada ‘masa’ (pertama). 

 

Dalam mendekati masa, ada yang menganggap gerakan sebagai yang asas, dan masa hanya 
yang tertimbul daripadanya.  

 

 
Gerakan dalam masa. 

 

Gerakan 

 

Daya berkesan memberikan memberikan gerakan. Yang dicerap atau dilihat manusia ialah 

pergerakan. Objek bergerak jatuh ke bumi, dan bila dikenakan tindakan. Ada jasad-jasad 

dilangit yang kelihatan bergerak, termasuk planet. Pada zaman Yunani, pergerakan jasad 

samawi dikaitkan dengan geometri dan harmonik. Kecenderungan menganggap manusia 

sebagai pusat alam, diandaikan objek di langit mengorbit bumi dengan jejak-jejak berbentuk 

bulatan, iaitu geometri yang paling mudah dan unggul. Seakan gerakan samawi tersedia ada, 

wujud secara geometri, tidak disebabkan oleh sesuatu yang lain. Bahkan, masyarakat Yunani 

juga mengaitkan geometri langit ini dengan harmonik muzik, seperti yang telah disebut, 

menunjukkan kecenderungan mereka kepada melihat pola-pola sebegini sebagai menjadi 

asas kepada struktur alam. 

 



 
Harmonik bintang di langit – suatu gambaran rekaan AI. 

 

Dari satu sudut, boleh dikatakan bahawa masyarakat Yunani baik dalam menggunakan 

geometri untuk memerihalkan objek-objek statik atau yang pegun. Namun mereka seolah 

kurang sedikit dalam menghadami pergerakan. Paradoks Zeno ialah suatu paradoks yang 

menggambarkan perkara ini. Zeno agaknya berkata, untuk bergerak dari satu kedudukan ke 

satu kedudukan lain, sesuatu objek itu perlu bergerak jarak di antara dua kedudukan itu. 

Namun, untuk berbuat demikian, ia perlu bergerak separuh jarak itu dahulu. Begitulah untuk 

bergerak jarak kedua ini, ia perlu juga bergerak separuhnya dahulu. Dan seterusnya. Sehingga 

infiniti. 

 

 
Paradoks Zeno. Setiap kali arnab mahu sampai kepada kura-kura, ia perlu bergerak 

jaraknya, tetapi dalam masa itu kura-kura telah bergerak lagi. Jadi arnab tak boleh pintas 

kura-kura! 

 

Penyelesaian paradoks Zeno memerlukan kaedah kalkulus, yang direka bersama oleh Isaac 

Newton untuk membolehkan terbitan hukum gerakannya, yang mengkanunkan pergerakan 

dan bagaimana pergerakan terhasil dalam benda-benda. Kalkulus dapat menangani infiniti 

darab sifar. 

 

Arnab Zeno pada penghujungnya, bergerak dengan jarak kecil, hamper sifar. Tetapi ini 

dilakukan banyak kali. Infiniti. Infiniti ialah nombor yang terlalu besar. Hinggakan infiniti darab 

sifar boleh memberikan nombor yang terhad, yang bukan lagi sifar. Ini selari dengan 

pembahagian suatu nombor, nombor terhad, oleh sifar, yang hasilnya ialah infiniti.  

 

Infiniti ialah nombor yang terlalu besar. Seperti penerangan abang saya diceritakan sebelum 

ini, ia lebih besar daripada sesuatu nombor besar yang saya bayangkan, dan bayangan-

bayangan lain selepasnya. 



 

Konsep infiniti ini secara naif bisa digunakan untuk memahami keagungan Tuhan.  

Bagaimanapun dibayangkan keagungan Tuhan, ia lebih daripada itu. Asas hujahan Anselm 

untuk kewujudan Tuhan adalah daripada konsep seperti ini. 
 

Anselm (1033-1109M), uskup agung Canterbury, dikenali kerana hujahan ontologinya bagi 

kewujudan Tuhan. Ia hujah a priori, berdasarkan akal tanpa bergantung kepada pengalaman 

pemerhatian.  

 

 
Katedral di Canterbury 

 

Anselm mendefinisikan Tuhan sebagai "sesuatu yang tidak dapat dibayangkan sesuatu yang 

lebih besar daripadanya". Manusia boleh membayangkan konsep Tuhan dalam pemikiran 

mereka (sebagai ide). Anselm menegaskan yang sesuatu yang wujud dalam realiti adalah lebih 

besar daripada sesuatu yang hanya wujud dalam pemikiran. Jika Tuhan hanya wujud dalam 

pemikiran dan bukan dalam realiti, maka boleh dibayangkan sesuatu yang lebih besar (iaitu 

Tuhan yang benar-benar wujud dalam realiti). Tetapi Ini bercanggah dengan definisi Tuhan 

sebagai yang terbesar. Dengan itu, oleh kerana Tuhan adalah sesuatu yang tidak dapat 

dibayangkan sesuatu yang lebih besar daripadanya, maka Tuhan mesti wujud bukan sekadar 

dalam pemikiran tetapi juga dalam realiti. 

 

Gaunilo, seorang sami Benediktin dan ahli falsafah yang sezaman dengan Anselm, mengkritik 

hujah ontologi ini dalam risalahnya Bagi Pehak SiPandir (Pro Insipiente). Kritikan utamanya 
ialah hujah Anselm boleh digunakan untuk membuktikan kewujudan apa sahaja yang kita 

boleh bayangkan, termasuk perkara yang tidak wujud. Hanya kerana kita boleh 

membayangkan sesuatu yang paling hebat tidak bermaksud ia wujud dalam dunia nyata.  

Konsep kesempurnaan dalam fikiran tidak membawa kepada kewujudan sebenar:  kewujudan 

tidak ditentukan oleh konsep. Gaunilo berpegang bahawa wujudnya sesuatu dalam realiti 

mesti dibuktikan melalui bukti empirik atau pemerhatian/ukuran, dan bukan hanya logik. 

Kalau hujah Anselm pakai, ia berlaku kepada banyak entitiatau zat, bukan hanya Tuhan. 

Sebagai membalas, Anselm berpendapat bahawa hujahnya hanya berlaku kepada Tuhan 

kerana Tuhan adalah ‘entiti yang wajib/perlu wujud’, bukan sekadar sesuatu yang boleh 

wujud seperti pulau. Namun, kritikan Gaunilo tetap menjadi salah satu bantahan klasik 

terhadap hujah ontologi ini. 

 



Thomas Aquinas (meninggal 1271M), ahli falasafah dan teologi Itali, juga mengkritik hujah 

ontologi Anselm. Aquinas seorang yang membawa pendekatan rasional terhadap teologi, 

menyatukan falsafah Aristotel dengan ajaran Kristian Katolik, dalam karya agungnya Summa 

Theologica. Aquinas menolak premis atau andaian bahawa kewujudan Tuhan boleh 
dibuktikan melalui konsep dan logik sahaja. Aquinas berhujah bahawa manusia punyai akal 

yang terhad, pemahanan ontologi terhad, dan tidak mampu menangkap tentang hakikat 

Tuhan dan oleh itu, hanya dengan membayangkan konsep “Tuhan sebagai sesuatu yang 

paling hebat” tidak mencukupi untuk membuktikan bahawa Tuhan wujud.  Konsep infiniti 

lebih besar daripada yang dapat dibayangkan pun tidak mampu menangkap kebesaran Tuhan.  

 
Immanuel Kant, ahli falsafah Jerman yang meninggal dunia 1804M, berhujah dalam Critique 

of Pure Reason (‘Kritik Akal Murni’) bahawa pengalaman manusia dibentuk oleh struktur 

minda sendiri, dan beliau cuba menyatukan kerasionalan dan keempirikan. Kant membantah 

bahawa "’kewujudan’ bukanlah satu predikat logik", yakni, ‘kewujudan’ bukan satu sifat yang 

boleh menambah kesempurnaan kepada sesuatu konsep: hanya kerana kita membayangkan 

Tuhan yang sempurna, ia tidak bermaksud Tuhan benar-benar wujud. 

 

Hujah ontologi Anselm terus diperdebatkan dalam falsafah dan teologi sehingga hari ini, 

dengan beberapa ahli falsafah moden seperti Alvin Plantinga membangunkan variasi hujah 

ini berdasarkan logik bukan klasik seperti logik modal. 

 

Aquinas mengusulkan pembuktikan kewujudan Tuhan berdasarkan pemerhatian dunia nyata 
dan prinsip sebab-akibat, seperti hujah pergerakan, hujah kosmologi, dan hujah teleologi  

(hujah rekabentuk). Dalam hujah pergerakan, Aquinas berhujah bahawa mesti ada Penggerak 

Pertama yang tidak digerakkan oleh apa-apa, dan itulah Tuhan, sebagai punca segala 

pergerakan dalam alam semesta. Hujah kosmologi Aquinas pula menyatakan bahawa setiap 

sesuatu yang wujud mempunyai sebab, dan kerana rangkaian sebab itu tidak boleh 

berterusan tanpa permulaan, mesti wujud satu Sebab Pertama yang tidak disebabkan—itulah 
Tuhan. Sementara hujah teleologi Aquinas menyatakan bahawa kewujudan susunan dan 

tujuan dalam alam semesta menunjukkan adanya satu Pencipta yang bijaksana yang 

mengarahkannya—iaitu Tuhan. Kritik terhadap hujah-hujah Aquinas menyerang andaiannya 

bahawa rosot atau regresi tak terhingga (misalnya dalam rantaian penyebaban pergerakan) 

tidak boleh wujud, dan mempersoalkan pehaman sejati hubungan sebab-akibat. 

 

 
Pondok tiba-tiba di tengah hutan. Bagaimana? 

 

Hujah teleologi atau rekabentuk banyak digunakan untuk menghujahkan kewujudan 

Pencipta. Kejadian alam yang tersusun rapi seperti peredaran planet dan keseimbangan 



ekosistem menunjukkan adanya Pencipta yang Maha Bijaksana, hujah teleologi yang 

dikemukakan oleh ulama’ seperti al-Ghazali. William Paley, seorang ahli teologi dan filsuf 

Inggeris abad ke-18, menyatakan bahawa kewujudan Tuhan boleh dibuktikan melalui analogi 

jam tangan—seperti jam yang kompleks memerlukan pembuat, begitu juga alam semesta 
yang teratur dan kompleks memerlukan pencipta yang bijaksana. Hujah semasa yang serupa, 

bagi mempertahankan kritik sains moden yang menyatakan kekompleksan boleh timbul 

akibat proses seperi evolusi, memperjuangkan konsep ‘kekompleksan takterturunkan’, iaitu 

ada struktur atau salingtindak kompleks yang tidak dapat diterangkan oleh proses-proses 

mudah ini. 

 

 
Evolusi struktur mata – contoh kekompleksan takterturunkan yang sering diberikan. 

 
Daripada pertimbangan penciptaan, sifat-sifat Pencipta kemudian dapat dirumuskan. 

Kemahakuasaan, kebijaksanaan dan lain-lain. Termasuk sifat Maha Rahim seperti dalam logik pujukan 

Khadijah kepada suaminya setelah mengadu didatangi malaikat Jibril di Gua Hira.  

 

Kalau alam dicipta, seharusnya ada tujuan. Tanpa rekabentuk, seakan alam tidak ada fungsi atau 

tujuan. Adakah alam terbentuk secara kebetulan, secara rawak, seperti yang ada dibawa oleh 

pemikiran sains moden? Ide evolusi Darwin, dan kerawakan dalam fizik kuantum, digunakan untuk 

menafikan rekabentuk. Namun, kepada yang percaya kepada Pencipta, dalam kes demikian pun, 

mereka mungkin boleh berhujah bahwa kerawakan itulah sebenarnya rekabentuknya. Hmm. 

 

Kepada yang percaya kepada Pencipta, setiap gerakan adalah daripada kehendakNya. Perubahan 

dalam alam semesta diperintahkan Tuhan pada tahap primernya. Kalau perintah ini bukan langsung, 

maka diantarakan oleh agen misalnya malaikat atau sebagainya. Daya adalah perbendaharaan kata 

falsafah tabii bagi keagenan perubahan. 

 

Dan cara daya bertindak ini telah diperihalkan. Awalnya oeh Newton. Dalam perihalan matematik. 

Rumus-rumus tegar digunakan dalam pemerihalan. Newton telah mematematikkan falsafah tabii, 

atau sains. 

 

Atom 

 

Ahli falsafah Yunani, Demokritus, yang hidup 400 tahun sebelum bermulanya kalender 

Masehi, telah membuat pendekatan reduktionisme dalam memahami jirim, dengan 
mengatakan bahawa jirim boleh dibahagi-bahagi sehingga unsur yang terkecil, yang masih 

mempunyai ciri jirim asal, dan ini dikatakan atom. Lebih-kurang 50 tahun sebelum itu, 

Empedokles, mendakwa jirim tercipta dari empat unsur – tanah, air, udara dan api. Ini juga 

reduktionisme, kerana cuba menerangkan perkara yang lebih rumit daripada salingtindak 

perkara-perkara lebih mudah, walaupun ia pandangan agak makro berbanding pendekatan 

mikro Demokritus. 

 



 
 

Konsep atom Demokritus 

 

Ahli kalam Islam selepas itu melanjutkan pandangan Empedokles ini, yang cocok dengan 

kenyataan dalam al-Qur’an yang manusia itu dibuat daripada tanah, kehidupan itu dibuat 

daripada air, ruh itu ditiupkan (seperti udara), dan syaitan itu dibuat daripada api. Hingga 

dikatakan empat kali sebutan ‘Allahu akbar’ (Allah maha besar) dalam panggilan azan itu 

adalah bagi menafikan kuasa tanah, air, udara dan api ini. 

 

 
4 menara masjid untuk melaungkan 4 sebutan ‘Allahu akbar’. Masjid kristal (masjid hablur) 

di Kuala Terengganu. 
 

Dalam al-Qur’an tiada disebut atom secara tersurat, tetapi ada tentang ‘dzarrah’ yang 

ditafsirkan sebagai debu oleh sahabat Nabi, Abdullah ibni Abbas, dan juga sebagai semut kecil 

oleh penafsir agung, Imam Ibnu Katsir. Namun, secara konsepan, bolehlah difahamkan 

bahawa ‘dzarrah’ (atau zarah dalam Bahasa Melayu) menandakan suatu partikel terkecil dari 

benda yang ada, seperti pendapat Al-Hafiz Ibnu Hajar al Asqalani. Ini selari dengan dua ayat 
akhir surah Izalzulati, yang menyatakan bahawa sesungguhnya sesiapa yang beramal [walau] 

satu zarah kebaikan akan melihat [balasan]nya, dan sesiapa yang beramal [walau] satu zarah 

kejahatan akan melihat [balasan]nya. 

 

Walaubagaimanapun, konsep atom atau zarah itu tidak semudah yang mungkin difikirkan. 

Misalnya, harus dibezakan ciri dalaman sesuatu jirim dengan ciri makronya. Suatu lesung 

batu, jika dikerat-keratkan, tidak memberikan lesung-lesung kecil, tetapi pecahan-pecahan 



batu yang lebih kecil. Akhirnya, atom batu ditemui. Di tahap itu, pemecahan seterusnya 

samada tidak dibolehkan, ataupun menghasilkan jirim-jirim lain.  

 

Seorang Inggeris, John Dalton pada separuh awal abad ke19, dikaitkan dengan fahaman 
modern atom, daripada kajian kimianya. Dalton lahir daripada keluarga miskin dan mula 

mencari duit semenjak umur 10 tahun. Beliau menjalankan sebuah sekolah bersama 

abangnya, namun tidak memasuki universiti mungkin kerana beliau bersama kelompok yang 

menentang Gereja Anglikan, yang tidak menyetujui kepaduan pehak gereja dan raja. Beliau 

banyak belajar sains secara tak formal daripada seorang filusuf buta bernama John Gough. 

Sebelum mengkaji kimia, Dalton ada menghasilkan kajian tentang metereologi, nahu, 
pegunungan, dan kebutaan warna. 

 

 
Beberapa jenis atom dan molekul digambarkan dalam buku Dalton 

 

Kajian kimia Dalton bermula dengan kajian gas. Telatah gas sudah cukup memberi petunjuk 

kepada keatoman, kerana ia boleh difahamkan sebagai hasil perlanggaran zarah-zarah dalam 

gas. Misalnya, kajian tekanan wap 6 cecair berbeza menunjukkan perubahan yang sama 

terhadap suhu, menunjukkan mekanisme perlanggaran zarah yang serupa, namun pada masa 

itu ketidakfahaman tentang apa itu haba mengaburi pemahaman Dalton. 

Walaubagaimanapun, kajian gasnyalah yang memberi idea kewujudan atom kepadanya. 

Serapan pelbagai gas oleh air pada kadar berlainan membawa kepada idea yang zarah gas 

berlainan punyai berat berlainan, yang membawa kepada konsep berat relatif atom, dan 



seterusnya berat atom. Jenis atom berlainan punyai berat berlainan. Kalau sesuatu unsur itu 

atoman, sebatian kimia seharusnya terdiri daripada nisbah nombor bulat atom-atom, dan 

berat kimianya merupakan jumlah nombor bulat ini masing-masing mendarabi berat atom 

berkenaan. Dalam bukunya New System of Chemical Philosophy (“Sistem Baharu Falsafah 
Kimia”), Dalton menyenaraikan 20 unsur dan 17 molekul (gabungan atom) mudah.  

 

Kajian seperti ini pada abad ke17 masehi telah memecahkan kepercayaan lama bahawa objek 

dalam alam ini terbina daripada unsur-unsur udara atau angin, air, tanah dan api. Udara telah 

ditunjukkan sebagai mengandungi komponen-komponen seperti oksigen dan karbon 

dioksida. Komponen ini merupakan apa yang disebut atom dan molekul. 
 

Teori atom modern juga dikaitkan dengan ahli sains Russia, Dmitri Mendeleev, yang dalam 

tahun 1860an memperkenalkan Jadual Berkala, yang mengaitkan sifat-sifat kimia bahan dari 

sesuatu unsur kimia, atau jenis atom itu, dengan beratnya. Mendeleev dilahirkan di Siberia 

tetapi telah kemudiannya dibawa oleh ibunya untuk belajar di St Petersburg. Walaupun ada 

beberapa orang lain yang mengaturkan unsur-unsur kimia dalam bentuk jadual yang berkait 

dengan keberkalaan sifat-sifat mereka pada masa tersebut, namun Mendeleev dapat 

menggunakan Jadualnya untuk meramalkan unsur-unsur baharu, yang kemudiannya ditemui. 

Jadi beliaulah yang dikaitkan dengan Jadual Berkala sifat-sifat atom, tetapi 

walaubagaimanapun, gagal memenangi Hadial Nobel untuknya walau dicadangkan pada 

tahun 1905 dan 1907, dikatakan kerana politik dalaman Akademi Sains Sweden, badan yang 

memilih pemenang. 
 

 
 

Bahan diatur menurut unsur kimia dalam Jadual Berkala di California Polytechnic State 

University, Amerika Syarikat. 

 

Jadual Berkala Mendeleev ini berguna, kerana dapat difahami ratusan unsur kimia yang 

ditemui, dengan cara yang lebih mudah. Dengan meningkatnya berat atom, sifat kimianya 

berubah, tetapi selepas beberapa bilangan, ia kembali menyerupai sifat atom di awal kala dan 



seterusnya; jadi keserupaan sifat-sifat kimia ini berulang secara berkala. Ini kemudiannya 

telah difahami berpandukan teori struktur atom itu sendiri, yang membabitkan fenomena 

yang berkala, yang secara khususnya, merujuk kepada pengisian elektron dalam petala-petala 

orbitan. Inilah asas kepada Jadual Berkala. Misalnya gas-gas adi Helium, Neon, Argon, Kripton, 
dan seterusnya berada di lajur yang sama setelah atom-atom diatur di atas Jadual Berkala 

menurut nombor atom, yang berkait dengan berat atom, tetapi bukanlah sama dengannya 

secara tepat. Lajur ini sepadan dengan atom-atom dengan pengisian penuh elektron di petala 

paling luar, yang dikaitkan dengan atom-atom yang malas bertindak balas, ciri kimia yang 

dilihat dalam atom-atom gas adi.  

 
Nombor atomlah yang sebenarnya mencirikan atom. Sekarang kita tahu bahawa atom 

mempunyai nukleus yang dikelilingi elektron, dan nombor atom itu mewakili cas elektrik 

nukleus tersebut. Rupanya cas elektrik juga terdiskret, dan nukleus sesuatu atom itu 

mempunyai bilangan tertentu cas diskret ini, yang dinamakan nombor atom. Sifat kimia 

bahan dari sejenis atom itu bergantung kepada bilangan cas dalam nukleus atom, dan 

seterusnya ke atas pengisian elektron, yang bilangannya mengimbangi cas nukleus itu, secara 

berkala.  

 

 
Ikon popular bagi atom, menunjukkan orbit elektron mengelilingi nucleus. 

 

Dua perkara harus diperhatikan di sini. Pertama, atom itu sendiri terbina daripada juzuk yang 

lebih kecil iaitu unsur-unsur yang membawa cas bernilai tertentu, yang bilangannya boleh 

berbeza dalam atom berbeza. Atom hanya zarah terkecil yang masih membawa sifat jirim 

berkenaan. Itu pun bergantung juga kepada bagaimana atom itu pula diaturkan. Misalnya dari 

atom karbon yang sama, kita boleh perolehi grafit dalam pensel kalau karbon itu diatur 

berheksagon dalam satah-satah selari, atau berlian kalau aturan karbon dalam bentuk 

tetragon. Jadi sifat pukal sesuatu objek itu begantung kepada atom keunsurannya, dan cara 

organisasi atom tersebut. 

 

Atom merupakan satu lapisan keunsuran. Itu pun, seperti diberikan dalam jadual berkala, ada 

seratus lebih jenis atom itu sendiri. Bolehkah kepelbagaian atom atau unsur kimia ini 

diterangkan oleh sesuatu yang lebih keunsuran? Adakah atom itu sendiri komposit, yakni 

terbina oleh benda-benda lain? Cara organisasi benda-benda subatom kemudiannya 

memberikan jenis-jenis atom yang berlainan sifat. 

 
Kemudian, adakah benda-benda subatom ini terbini daripada sesuatu yang lebih keunsuran? 

Dan seterusnya? Adakah penghujungnya? 



 

Kajian yang menggerudi ke dalam dan ke dalam ini, untuk menerangkan sistem makro, dilabel 

reduktionisme. Harapannya ialah sistem besar dapat difahami apadbila sistem-sistem kecil 

yang menjadi komponennya, yang biasanya dianggap akan lebih mudah, dapat difahami. 
 

Nukleus 

 

‘Pembelahan’ atom dipelopori seorang saintis yang berasal dari New Zealand yang telah 

membuat kajiannya di Britain dan di Kanada, iaitu Baron Ernest Rutherford. Dari eksperimen 

Rutherford (yang dianugerah Hadiah Nobel bidang kimia 1908, sebelum eksperimen ini) di 
tingkat bawah tanah di Manchester pada tahun 1910, yang menghentam zarah alfa (yang 

bercas positif) ke atas kerajang emas, di mana kebanyakan zarah tuju dihantar terus tanpa 

perubahan trajektorinya dan ada sedikit pantulan ke belakang, atom dirumuskan sebagai 

terdiri dari nukleus kecil tapi padat di tengah ruang kosong. Saiz nukleus adalah lebih-kurang 

1 per seratus ribu kali ganda lebih kecil daripada saiz atom. Nukleus memonopoli berat atom, 

dan punyai cas positif dengan bilangan cas itu diberi nilai nombor atomnya. Di keliling nukleus 

terletaknya elektron-elektron yang setiapnya mempunyai satu cas negatif, mengimbangi 

jumlah cas dalam atom. Elektron sangat ringan berbanding nukleus. Ia tidak mempengaruhi 

pesongan zarah alfa tuju secara bererti. 

 

 

 
Eksperimen Rutherford menunjukkan atom terbina daripada nukleus kecil yang 

padat. Nukleus dikelilingi elektron. 
 

Elektron ditemui oleh Sir Joseph John Thompson pada tahun 1897 (Hadiah Nobel fizik 1906, 

tetapi untuk kajian konduksi elektrik dalam gas) semasa mengkaji sinar katod. Beliau profesor 

di Cambridge, dan Rutherford merupakan seorang pelajarnya. Penemuan elektron 

merupakan penemuan zarah subatom yang pertama. Dan elektron ini membawa cas elektrik 

yang diskret. 

 

Jadi bukan sahaja jirim yang keunsurannya didiskretkan dalam bentuk atom-atom, tapi cas 

elektrik juga terdiskret. Ada nilai cas yang terkecil, yang merupakan cas di atas elektron.  



Robert Andrews Millikan (Nobel fizik 1923) telah cuba mencari cas yang lebih kecil kalau ada, 

di dalam titisan-titisan minyak dengan mengukur cas di dalamnya menggunakan daya 

elektrostatik ke atasnya. Nukleus pula dicirikan oleh apa yang disebut nombor atom, and ini 

merupakan bilangan cas di atasnya yang sama tetapi bertentangan dengan bilangan elektron 
dalam atom berkenaan, supaya cas keseluruhan adalah sifar. Biasanya cas nukleus dikatakan 

cas positif, sementara cas elektron pula cas negatif. 

 

Jenis atom ditentukan oleh beratnya (“nombor jisim”), dan terutama cas nukleusnya 

(“nombor atom”). Cas nukleus menentukan bilangan elektron di kelilingnya (supaya 

keseluruhanya neutral), dan aturan elektron-elektron ini. Aturan elektron menentukan sifat 
kimia sesuatu atom. 

 

Kesan elektrik ini sesuatu yang awal ditemui manusia, dan dikaitkan daya elektrik 

(elektrostatik) di antara objek-objek bercas (bercas elektrik). Cas yang bertentangan menarik 

dan cas yang sama menolak. Daya adalah sesuatu yang mempengaruhi pergerakan sesuatu 

jirim. Ia punyai kekuatan dan arah. Sesuatu yang halimunan tetapi kesannya dilihat dan boleh 

diramalkan secara konsisten. Daya boleh bertindak dari jarak jauh. Kawasan pengaruh daya 

ini disebut ‘medan’. 

 

Daya 

 

Bagaimanakah jasad bergerak? Kita boleh reka konsep daya yang menyebabkan pergerakan. 
Pada awalnya daya dianggap berasal dari Tuhan, tetapi kemudian digunakan bahantara 

penyebab, dan seterusnya penyebab yang ‘material’ atau ‘fizikal’. 

 

 
Kuasa pengurus dalam perniagaan [Kredit: Atiqah Wan] 

 

Konsep modern daya ini, dan ‘kuasa’, yang diertikan sebagai kadar kerja yang lakukan 

menerusi daya itu, ada hubungan rapat dengan konsep ‘quwwah’ dalam tradisi falsafah dan 

sains Arab-Islam klasik. ‘Quwwah’ secrara umum bermaksud “kekuatan” atau “keupayaan”, 

yang menerangkan kemampuan suatu objek bertindak dan memberi kesan ke atas objek lain, 

dari segi gerakan dan perubahan. Ibn Sina umpamanya, menggunakan istilah itu dalam 

membincangkan pelbagai jenis kuasa termasuk kuasa fizikal, kuasa ruhani atau jiwa, dan 

kuasa dalaman sesuatu objek itu. 



 

Penyebab fizikal biasanya jasad lain. Jasad lain bersalingtindak dengan jasad asal 

menyebabkan ia bergerak atau berubah pergerakannya. Bahantara salingtindak ini apa yang 

disebut daya. Ia sedikit bermasalah kerana boleh bertindak pada jarak. Maknanya, suatu jasad 
itu boleh pengaruhi suatu jasad pada jarak yang bukan kecil, menerusi apa yang disebut daya 

ini, secara serta-merta. Tindakan berjarak. Bagaimana daya ini dirambat? Bagaimanakah jasad 

kedua ‘mengetahui’ yang ia patut bertindak dengan cara tertentu. Kalau ini menerusi suatu 

isyarat, kesebaban memerlukan isyarat ini merambat sehabis laju pada kelajuan sehabis laju 

fizikal, iaitu laju cahaya. Kesan daya tidak boleh berlaku serta-merta. 

 
Rantau pengaruh daya dikatakan medan. Adakah medan ini hanya perihalan rantau 

pengaruh, atau ia sesuatu yang betul-betul mengantarakan daya?  

 

Fizikus terkenal Sir Isaac Newton telah merumuskan kesan daya ke atas jirim. Kalau tiada daya 

mempengaruhi, jirim berada dalam keadaan ‘biasa’nya. Iaitu ia kekal pegun atau tidak 

bergerak, atau bergerak dengan cara malar, iaitu dengan halaju tetap. Ini ialah hukum Newton 

pertama memerihalkan dinamik.  

 

Tidakkah pergerakan malar memerlukan daya? Secara intutif, kita faham bahawa sesuatu 

objek kekal pegun apabila tiada daya luar bertindak ke atasnya. Bagi objek yang telah sedang 

bergerak seragam, mungkin boleh jugalah diterima bahawa ia terus bergerak malar tanpa 

gangguan. Kita rasa untuk suatu objek bergerak terus, ia perlukan rangsangan daya. Namun 
akhirnya Newton dan kita faham bahawa gerakan malar dalam dunia biasa kita nampak tidak 

lestari, itu kerana daya yang cuba mengubahnya iaitu geseran yang mempengaruhinya untuk 

berhenti, dan bukan sebaliknya. Jadi daya itu yang mengubah pergerakan, bukan yang 

melestarikan pergerakan. Bahkan pemerlahanan pergerakan, sejenis pengubahan 

pergerakan, adalah akibat tindakan sejenis daya, biasanya geseran. 

 

 
Billiard menurut hukum fizik dalam mana-mana rangka rujukan, samada di dalam atau di 

luar keretapi bergerak malar. 

 

Bahkan dalam alam yang relatif, kita tak tahu mana yang bergerak, mana yang pegun. Kalau 

kita atas keretapi, kita lihat pokok di luar bergerak. Kalau kita atas pokok, kita lihat 

penumpang keretapi di atas kerusi yang bergerak. Ada gerakan relatif. Kerelatifan. Tiada cara 

kita tentukan siapa yang harus pegun. Prinsip kerelatifan mendokong bahawa hukum-hukum 



fizik, termasuk dinamik, pakai boleh sahaja jika dikira menurut mana-mana rangka rujukan 

atau rangka kordinat yang beza di antaranya dengan halaju yang malar. Maknanya, 

pergerakan malar adalah semulajadi; ia hasil semuljadi daripada kerelatifan. Pergerakan 

malar adalah kepegunan menurut suatu rangka rujukan. Hukum Newton pertama 
menegaskan, jika sesuatu objek itu tidak menerima pengaruh luar, ia berada tetap dalam 

keadaan pegun atau gerakan malar. 

 

Apabila kita tak boleh katakan mana yang pegun dan mana yang bergerak (secara malar, 

secara relatif), maka semuanya boleh dianggap betul. Halaju didarab jisim adalah ukuran 

momentum, maka objek-objek ini dilihat sebagai mempunyai momentum malar. Tanpa ada 
pengaruh daya yang mengubah halaju, momentum tak berubah. Atau momentum 

diabadikan. 

 

Ada simetri yang membawa kepada keabadian. Teorem oleh Emmy Noether (1882-1935), 

wanita Jerman yang menembusi dunia matematik lelaki waktu itu, menunjukkan bahawa ada 

hubungan asas di antara simetri dan keabadian. Simetri translasi, iaitu kenyataan bahawa 

fenomena fizik adalah sama (fenomena menurut hukum fizik yang sama) jika dilihat daripada 

mana-mana kedudukan, atau mana-mana titik dalam ruang, bermakna keabadian 

momentum. Begitulah simetri putaran, iaitu fizik tidak bergantung arah, bermakna keabadian 

momentum sudut, iaitu jisim darab halaju sudutan. Simetri translasi masa, yang menyatakan 

bahawa fizik sama sahaja diukur pada kedudukan masa berlainan, membawa kepada 

keabadian. Tiga pasangan parameter ini, kedudukan ruang dan momentum, sudut dan 
momentum sudut, ketika masa dan tenaga, berperanan utama dalam dinamik klasik. 

Kemudian dengan datangnya pemerihalan kuantum, yang bakal dibincangkan selepas ini, 

inilah pasangan parameter-parameter pelengkap, yang secara matematiknya tidak komut. 

Ada prinsip ketakpastian berhubung pasangan-pasangan parameter ini. 

  

Hukum dinamik Newton kedua memerihalkan bagaimanakah kesan daya ke atas jirim apabila 
ia dikenakan. Daya menyebabkan jirim dipecut, iaitu halajunya berubah. Kalau halaju ialah 

kadar berubah kedudukan per masa, begitulah pecutan ialah kadar berubah halaju per masa. 

Pecutan ini adalah dalam arah daya berkenaan. Hukum Newton kedua menyatakan bahawa 

pecutan dialami adalah berkadaran dengan kuatnya daya yang dikenakan. Kadar itu 

diparameterkan dengan apa yang dipanggil 'jisim' bagi jirim atau jasad (koleksi jirim) tersebut.  

Ditulis F = ma. Mewakili hubungan bahawa nilai daya, ditanda F, sama dengan ma, iaitu nilai 

jisim m darab pecutan a. Jisim ialah pekali perkadaran di antara daya dan kesannya, pecutan.  

 

 
 

Hukum dinamik Newton kedua. Pemerihalan matematik kepada fenomena alam tabii. 

Pecutan, a, yang diukur. Hukum hubungan di antara “daya” F dan a. Boleh dilihat sebagai 

pendefinisian jisim, m. Boleh juga dilihat sebagai pendefinisian F. 

 



Hukum ketiga Newton pula ialah bagi setiap daya tindakan, jika tidak menghasilkan pecutan, 

maka ada daya tindakbalas yang sama kuat tetapi bertentangan. Ini menyatakan bahawa jika 

daya itu tidak menghasilkan kesan pecutan tadi, ia bermakna ia diimbangi oleh daya lain yang 

bertentangan yang menyebabkan daya bersih jadi sifar. 
 

Dengan hukum-hukum dinamik Newton ini, secara prinsipnya kita boleh ramal keadaan alam 

semester seterusnya. Diberi keadaan awal semua zarah (kedudukan, halaju, pecutan, daya 

dirasai), kamiran masa (mengira kesan jumlah terhadap masa) memberikan keadaan setelah 

masa tertentu. Ini membawa gambaran bahawa alam semesta bersifat berketentuan – semua 

keadaan masa hadapan telah ditentukan. Bagi seorang penganut teisme, ini mungkin tidak 
begitu disenangi, kerana seolah-olah Tuhan tidak punyai kuasa untuk menentukan keadaan 

masa hadapan alam. Sebenarnya, Newton mempunyai kefahaman teisme bagi gambaran ini. 

(Pada zaman Newton, pengaruh agama, termasuk dalam akademia, masih kuat.) Dia setuju 

tentang keteramalan dan ketertentuan alam, tetapi padanya, yang boleh mempunyai ilmu 

tentang semua keadaan awal itu hanyalah Tuhan. 

 

Begitulah pemikiran Pierre-Simon Laplace, seorang matematikus Perancis, juga pada waktu 

itu. Laplace seorang budak kampung yang telah mencapai kedudukan intelek yang tinggi, 

sehingga ada yang menganggapnya di antara saintis terhebat semua zaman. Beliaulah 

pemeriksa kepada Napoleon Bonaparte dalam penggraduanannya di sekolah tentera. 

 

Laplace membawa idea Newton kepada paradigma sains itu sebagai mengejar pemisahan 
unggul, dengan pertimbangan alam dari segi perwakilannya, yang terdiri daripada butir-

butirnya yang ditentukan tepat. Kebetulannya, perwakilan ini berbentuk matematik. Suatu 

‘minda’ yang mengetahui semua daya yang bertindak atas semua jirim, dan kedudukan semua 

jirim pada sesuatu waktu, akan punyai segala pengetahuan sains yang sempurna tentang 

alam. Namun ada yang membantah bahawa ini semua hanya data dan hukum 

pengubahannya, tanpa ‘makna’ yang bermakna. Sintaks sahaja, tanpa semantik. Namun 
berlainan dengan Newton, kepada Laplace, “hipotesis Tuhan itu tidak perlu”.  

 

 
Lukisan Laplace oleh Johann Heinsius (1775). 

 

Pandangan Laplace ini juga menyokong reduksionisme – apa-apa pengalaman boleh dipecah-

pecahkan kepada tindakbalas atoman yang berganding. Sesuatu sistem boleh difahami 

dengan melihat subsistemnya secara berasingan.  

 

René Descartes (1596–1650), juga orang Perancis, sangat berkait rapat dengan 

reduktionisme, terutamanya dalam bidang falsafah dan sains moden awal. Beliau 



mencadangkan memecah masalah kompleks kepada bahagian kecil untuk difahami, yang 

menjadi asas kepada reduksionisme metodologi. Yang membawa kontroversi ialah anjuran 

dualisme minda-jasad beliau yang memisahkan alam minda daripada alam fizikan. Jasad 

fizikan dianggap seperti mesin; ini mendorong reduksionisme mekanikan dalam sains dan 
perubatan. Ini telah mempengaruhi sains moden dengan pendekatan saintifik yang melihat 

alam semesta sebagai mesin, dan boleh dijelaskan sepenuhnya melalui hukum fizik. Kedualan 

Kartesan dan pendekatan reduksionisme sains ini dikritik kerana mengabaikan keseluruhan 

sistem dan dimensi subjektif manusia.  

 

Reduksionisme, tentunya, merupakan kaedah analisis, namun ia tidak disenangi apabila 
diangkat menjadi idealogi. Ramai yang menentang, misalnya, kemungkinan pergerakan atom 

dan molekul asas dapat membina, akhirnya, keterangan tentang fenomena kompleks seperti 

telatah manusia dan masyarakat. 

 

Apapun pendapat anda tentang ide Laplace, mungkin timbul juga persoalan bagaimanakah 

alam ini sangat mudah diperihalkan matematik. Adakah realiti memang terstruktur 

matematikan? Atau persepsi kita sebagai pemerhati terkekang oleh perwakilan realiti dalam 

struktur matematikan, apapun bentuk realiti? 

 

Perhatikan dalam perihalan dinamik alam oleh Newton, kamiran telah digunakan. Kamiran, 

dan operasi terbaliknya pembedaan, adalah komponen apa yang dipanggil kalkulus. Ia suatu 

pengkaedahan matematik untuk melihat alam. Misalnya, sesuatu perubahan (contoh: 
kelajuan atau halaju) diperolehi daripada pembedaan kuantiti yang berubah (kedudukan atau 

jarak) terhadap parameter perubahan (masa). Perubahan yang kecil, menghampiri sifar 

dipertimbangkan. Kedua-dua parameter perubahan dan kuantiti berubah hampir sifar, dan 

kita ada kadar yang diberikan oleh sifar dibahagi sifar. Kalkulus memberi jalan menangani 

nilai-nilai kecil ini tanpa sesuatu meletup menjadi infiniti, atau terus menguncup menjadi 

sifar; kaedah pembedaan memberikan nilai yang munasabah kepada kadar perubahan. 
Begitulah kaedah kamiran membolehkan bilangan banyak (hampir infiniti) unsur-unsur 

bernilai kecil (hampir sifar) dijumlahkan untuk memberi suatu nilai yang bermakna. 

 

 
 

Sifar sebenarnya adalah penemuan yang agak lewat berbanding nombor-nombor lain. 

Nombor mewakilkan bilangan dan telah digunakan semenjak zaman Mesir kuno sebelum 

Yunan. Namun pada waktu itu hanya ada konsep nombor tabii, 1,2,3, dan seterusnya, dan 0 
muncul kemudian. Sifar didapati oleh Shaharir Mohamad Zain, pengkaji etnomatematik 

Malaysia, telah digunakan dalam penulisan Melayu Champa sebelum penggunaannya di India 



lagi. Selepas nombor tabii, konsep pecahan iaitu suatu nombor tabii dibahagi suatu nombor 

tabii yang lain, misalnya setengah ½ dan dua pertiga 2/3 timbul. Semasa zaman Yunani, 

konsep nombor nisbah (yang boleh ditulis dalam bentuk pecahan) (rasional) dan tak nisbah 

(tak rasional) telah dikenalpasti. 
 

 
Buku oleh Shaharir Mohamad Zain 

 

Nombor tak rasional membawa masalah. Pendokong Pythagoras melihat alam yang harmoni, 

dan harmoni mengimplikasi hubungan-hubungan rasional di antara kuantiti. Kewujudan 

nombor tak rasional mengancang binaan konsepan alam Pythagoras. Dengan pecahan, sudah 

ada infiniti nombor di antara dua nombor bulat berjujukan, kerana ada infiniti gabungan 
pengatas dan pembawah pecahan.  Nombor tak rasional, yang seolah-olah mengisi renggang 

di antara nombor-nombor rasional, membawa infiniti nombor lagi di setiap daripada infiniti 

renggang.  Satu infiniti pun sudah meresahkan, ini pula infiniti infiniti. 

 

Sekolah Pythagoras yang memuliakan harmoni, yang membabitkan nisbah dan pecahan, 

gusar dengan nombor tak rasional. Namun ironinya teorem Pythagoras juga yang 
menonjolkan nombor tak rasional. Segitiga tepat dengan sisi jarak 1 dan 1 memberikan garis 

sendeng jarak punca kuasadua 2, iaitu √2, suatu nombor tak rasional. Tiada nombor pecahan 

yang kuasaduanya boleh memberikan nilai 2. 

 

 
Nombor tak rasional √2, dalam renggang di antara dua pecahan. Ada infiniti nombor tak 

rasional dalam renggang yang sama. 



 

Begitu kegusaran sekolah Pythagoras ini sehingga timbul legenda bahawa “pengarang teori 

yang tak selaras telah ditelan dalam kapal karam. Oleh itu, syurga menghukum orang yang 

telah 'menyatakan yang tidak dapat diungkapkan, mewakili yang tidak dapat difahamkan, 
menyingkap yang sepatutnya kekal selamanya tersembunyi’”. Ada juga yang mengatakan 

penemu nombor tak rasional telah membunuh diri. 

 

Dalam pemahaman fenomena alam sebagai akibat daya dan kesannya, dan perihalan ini 

secara matematik, nombor tak rasional tak dapat dielakkan. 

 
Walau konsep daya kelihatan agak boleh diterima akal, dahulu kala ada yang bermasalah 

dengan fenomena tindakan pada jarak sebegini. Bagaimana sesuatu asbab itu boleh memberi 

kesan kepada sesuatu tanpa bersentuhan? Michael Faraday seorang daripadanya. Beliau ialah 

anak seorang tukang besi miskin dekat London dan tiada punyai pendidikan formal tetapi 

dengan belajar dan penyelidikan sendiri, telah dapat merungkai suatu fenomena 

elektromagnetan, dua abad selepas Newton. Seperti perihalan graviti oleh Newton, daya 

elektrik dan magnet juga bersifat tindakan berjarak. Faraday mencadangkan konsep medan 

daya, dan garis-garis medan, menerusi mana asbab mempengaruhi objek lain. Asbab itu 

memancarkan medan daya itu. 

 

 
Garis-garis medan dalam medan daya Faraday. 

 

Pendekatan yang lain, berbanding penggunaan hukum-hukum Newton, kepada dinamik 

dalam fizik klasik, ialah menerusi pemerihalan Lagrangean dan Hamiltonan. 

 
Langrangean dan Hamiltonan adalah dua fungsi yang membabitkan kedudukan dan 

momentum. Secara amnya, sebenarnya, mana-mana pasangan parameter pelengkap boleh 

digunakan: sudut dan momentum sudutan, masa dan tenaga, dan sebagainya. Atau apa-apa 

pasangan kordinat ‘kedudukan’ teritlak bersama pasangan ‘momentum’ teritlaknya.  

Momentum menentukan tenaga kinetik T sesuatu objek atau sistem, sementara kedudukan 

menentu tenaga keupayaan V. 

 

Apa itu tenaga? Konsep tenaga telah muncul semenjak zaman Yunani. Sementara daya adalah 

pendorong perubahan, tenaga adalah kemungkinan atau keupayaan menghasilkan 

perubahan. Kepunyaan tenga sesuatu objek bermakna kebolehannya membuat kerja ke atas 

objek lain, di mana kerja bermakna pengenaan daya untuk beberapa jarak atau waktu. 

 



Tenaga boleh dalam berbagai bentuk, dan boleh berubah di antaranya. Perubahan tenaga 

berlaku melalui kerja yang dibuat oleh daya. Amaun kerja berkadar dengan kekuatan daya 

dan banyaknya perubahan dibuat, diukur misalnya menerusi jarak. Maka gerakan, bunyi, 

haba adalah contoh jenis tenaga, setiapnya boleh melakukan kerja dan merubah jenisnya.  
 

Sesuatu yang bergerak mempunyai tenaga, digelar tenaga kinetik. Amaunnya berkait 

momentum objek berkenaan. Hukum dinamik Newton kedua mengaitkan daya dan 

perubahan halaju, dengan itu mengaitkan tenaga gerakan dengan momentum, menerusi 

kerja dibuat. Tenaga atau kebolehan menjalankan kerja oleh sesuatu objek oleh kedudukan 

atau keadaannya, digelar tenaga keupayaan. Sesuatu dalam medan daya (medan graviti, 
misalnya) mempunyai keupayaan membuat kerja kerana tindakan day aitu ke atasnya – jadi 

ia dikatakan mempunyai tenaga – tenaga keupayaan. Amaunnya berkait kedudukan objek 

berkenaan. Aneh bahawa tenaga kinetik T dan tenaga keupayaan V masing-masing berkait 

dengan parameter pasangan pelengkap momentum dan kedudukan. Ibn Sina juga pernah 

menyebut tentang quwwah, yang boleh dikatakan keupayaan, dan fi’il, iaitu kesebenaran, 

yang boleh mengambil bentuk gerakan. 

 

 
Tenaga keupayaan graviti di puncak; tenaga kinetik di lurah. 

 

Konsep tenaga memudahkan kita merangkakan fenomenologi fizikan. Yang menarik, tenaga 

kinetic dan tenaga keupayaan masing-masing membabitkan momentum dan kedudukan, 

yang merupakan pencerap pelengkap. Simetri translasi kedudukan membawa kepada 

keabadian momentum. Bahkan ruang yang dibina oleh kedudukan dan momentum disebut 
ruang fasa, dan banyak memvisualkan dinamik sesuatu objek atau sistem. Yang membawa 

renungan lagi, ialah kuantiti Hamiltonan, yang merupakan tenaga kinetik campur tenaga 

keupayaan, dan Lagrangean, yang merupakan tenaga kinetic tolak tenaga keupayaan. 

Hamiltonan disamakan dengan tenaga jumlah. Daripada keabadian tenaga, dinamik sistem 

dapat diberikan menerusi Hamitonan. Lagrangean pula, dijumlahkan terhadap masa, 

memberikan tindakan, dan dinamik sistem juga boleh diberikan oleh prinsip tindakan terkecil. 
Keabadian tenaga menentukan tidak ada tenaga hilang atau yang baru tiba-tiba muncul, 

dalam anekaragam perubahan jenis tenaga. Tindakan terkecil pula mengimbangi di antara 

gerakan (tenaga kinetik) dan kekangan (tenaga keupayaan) bagi menjana jejak gerakan 

terbaik di antara dua titik. 

 



Prinsip tindakan terkecil ini ada kesamaan dengan prinsip masa tersingkat Fermat dalam 

optik.  Cahaya mengambil jejak yang meminimumkan masa perjalanan. Ini membawa kepada 

pembiasan dalam bahantara pelbagai. 

 

 
Cahaya mencari jejak yang meminimumkan masa perjalananan. (Halaju cahaya berlainan 

dalam bahantara berlainan.) 

 

Prinsip tindakan terkecil memberikan jawaban yang betul bagi jejak trajektori sesuatu zarah 

atau objek. Yang mencurigakan ialah objek perlu mengira masa perjalanan setiap jejak yang 

mungkin untuk ditentukan jejak mana yang perlu dilalui. Ada tak hormat kepada perjalanan 
masa dari segi lampau, kini dan akan datang.  

 

Jenis Daya 

 

Yang awal diperhatikan manusia ialah daya graviti. Benda-benda dilihat ‘jatuh’ ke bumi. 

Aristotel menyatakan benda berat secara ‘semulajadi’ cenderung untuk bergerak ke ‘pusat 

alam semesta’ iaitu pusat bumi. Objek bergerak kerana mencari ‘tempat asal’nya. Setiap 

unsur mempunyai tempat semula jadi – maka tanah dan air bergerak ke bawah, udara dan 

api bergerak ke atas. 

 

Graviti ialah daya di antara benda-benda ber’jisim’. Lagi berjisim, lagi berat sesuatu itu. 

Aristotel mengatakan lagi berat sesuatu benda, lagi laju ia jatuh. Ini dikritik Ibn Sina, dan 

kemudiannya Galilieo Galili di Itali menunjukkan ini tidak benar, dikatakan menerusi 

eksperimen masyhur menjatuhkan objek berlainan berat dari Menara Condong Pisa sekitar 

1590 masehi. (Ada yang kata ini mitos sahaja – eksperimennya tak sebenarnya berlaku.)  

 

 
Eksperimen Galileo di Menara Condong Pisa 

 



Di antara yang awal menganggap graviti sebagai daya adalah ahli matematik dan astronomi 

Inida, Bhaskara II (meninggal 1185 M). Beliau menyatakan dalam tulisannya bahawa jasad-

jasad jatuh ke bumi kerana tarikan bumi (dan bukan kerana “keinginan” jasad-jasad ini ke 

arah pusat alam semesta). Al-Biruni (meninggal 1050 M), tokoh dunia Islam terkenal yang 
mengembara ke India 16 tahun dan mempelajari bahasa Sanskrit, dalam buku klasiknya Al-

Hind tentang India dan buku-buku astronominya, menyebut tentang konsep graviti ini yang 

dipegang oleh ahli astronomi India. Sementara itupun, terjemahan karya-karya India sampai 

ke institusi pengajian seperti Baitul Hikmah di Baghdad. Ide graviti sebagai daya ini tersebar 

dalam khalayak sains Islam dan seterusnya mempengaruhi Eropah, terutama menerusi 

Andalusia. 
 

 Newton telah mendepankan hukum gravitinya, di mana daya di antara dua objek berkadaran 

dengan jisim yang dipunyai.  Dalam kata lain, jisim memberikan ukuran berapa kuat sesuatu 

objek itu bertindakbalas kepada graviti. Antigraviti, atau tolakan graviti tidak pernah ditemui, 

jadi jisim sentiasa bercas positif. Ini bermakna graviti tak boleh dihadang oleh j isim 

bertentangan tanda. Kekuatan graviti di antara dua objek juga bergantung kepada jarak di 

antaranya. Garisan daya itu ialah garisan di antara dua objek berkenaan. 

 

 
Pertunjukan wayang kulit oleh Hashim Yaacob memetik kisah Newton dan penemuannya. 

 

Berat ialah kuat mana sesuatu objek ditarik oleh bumi, suatu objek tersendiri, dan oleh itu 

berkadaran dengan jisim objek itu. Menurut hukum dinamik Newton, pecutan graviti 

bergantung kepada jisim objek, dan oleh kerana kekuatan daya graviti ke atas sesuatu objek 

atau beratnya juga berkadaran dengan jisimnya, maka objek berlainan jisim mengalami kadar 

pecutan yang sama dalam medan daya graviti. Ini menerangkan hasil Galileo di Menara 

Condong Pisa.  

 

Kalau kejatuhan objek ke bumi adalah daripada daya di antara dua objek, adakah itu 

menyarankan bumi itu objek terhad? 

 

Al-Khazini (meninggal 1130M) ialah seorang saintis Muslim di Turkmenistan, keturunan 

Yunani, terkenal dengan karya Kitab Mizan al-Hikmah, yang membincangkan berat, 

ketumpatan, dan hidrostatik. Beliau membezakan antara berat mutlak dan relatif, serta 



menekankan konsep tarikan ke pusat bumi — satu isyarat awal kepada idea graviti Newton. 

Karyanya meneruskan tradisi eksperimen kuantitatif al-Biruni dan memberi pengaruh besar 

dalam fizik dan astronomi Islam. 

 
Newton juga menyatukan graviti bumi dengan graviti langit, iaitu jasad-jasad langit bergerak 

sebenarnya di bawah tarikan graviti. Jatuhnya benda ke bumi adalah kesan sama dengan 

pengorbitan jasad samawi. Ini merupakan kejayaan awal dalam penyatuan daya-daya. 

 

Penyamaan daya di langit dan daya di bumi juga suatu Langkah bererti. Fizik di langit sama 

fizik di bumi, dan bukan suatu rantau dengan hukum-hukum berbeza. Ini juga membenarkan 
pemahaman fenomena langit menerusi kajian di bumi. Ia juga meluaskan langit terdekat 

sebagai langit fizikan yang dikaitkan dengan rantau langit pertama. 

 

Jadi, daya graviti difahami sebagai daya di antara objek-objek berjisim. Daya ini merupakan 

daya jarak jauh – ia punyai pengaruh walau ke jarak infiniti, meskipun sedikit. Daya graviti 

tidak dihadang. Kalau dilihat kekuatan daya menerusi bilangan garis daya, dan garis daya ini 

tidak putus, ia bermakna ketumpatan garis, iaitu kekuatan daya, berkurang menurut kadar 

songsangan membesarnya luas keratan rentas. Bagi ruang 3 dimensi, kita perolehi hukum 

songsangan kuasa dua. Kekuatan daya menurun berkadar dengan jarak kuasa dua. Dari 

bertentangan sudut, pemerolehan hukum songsangan kuasa dua menunjukkan bahawa 

ruang adalah berdimensi 3.  

 
Satu lagi daya yang didapati berjulat jauh, infiniti, yang menunjukkan telatah songsangan 

kuasa dua ialah daya elektrik. Bezanya dengan graviti ialah pengaruhnya adalah berdasarkan 

apa yang disebut cas eletrik sesuatu bahan atau objek. Cas ini adalah sau di antara dua, yang 

disebut positif dan negatif. Objek yang tiada cas tidak merasai daya elektrik ini, sementara cas 

yang sama menyebabkan daya tolakan, dan yang bertentangan memberikan daya tarikan. 

Daya ini diperluan untuk menerangkan ikatan elektron ke dalam atom. Daya ini tidak dapat 
diterangkan sebagai kesan graviti. 

 

 
 

Elektron terikat oleh nukleus atom akibat daya elektrik. Daya graviti terlalu lemah untuk 

dapat menerangkannya. 

 



Berkait dengan fenomena elektrik ini, didapati pula kesan magnet. Ada bahan yang punyai 

daya magnet, yang mempengaruhi bahan magnetan yang lain yang menghampirinya. 

Begitulah pula, pergerakan bahan magnet boleh menghasilkan aliran elektrik, sementara 

aliran elektrik boleh menghasilkan kesan magnet. Jadi daya elektrik dan daya magnet 
merupakan manifestasi satu daya tunggal, disebut daya elektromagnet. 

 

 
Magnet menginduksi arus elektrik. 

 

 
Arus elektrik membawa kesan magnet. 

 

Elektron senang diinjak keluar dari atom, dan kemudian dikenakan daya elektrik atau magnet 

untuk mengawal pergerakannya. Dengan menggunakan daya elektrik dan daya magnet 

sebegini, Thompson telah berjaya mengukur nisbah cas-kepada-jisim elektron, pada tahun 

1898. Nisbah ini mempunyai nilai yang minimum yang tunggal, yang mencerminkan nilai cas 

elektron yang merupakan cas unit, dan nilai jisim elektron yang diskret. 

 

 
J. J. Thompson menemui elektron. 

 

Radas yang digunakan Thompson sama seperti tiub katod yang terdapat dalam televisyen-

televisyen jenis awal. Tiub ini memancarkan bim elektron ke atas suatu skrin yang pendaflour, 

dan keamatan bim itu menentukan kecerahan titik di skrin, sementara daya magnet dan 



elektrik mengawal arah bim dan oleh itu kedudukan di skrin. Kadar pesongan bim elektron 

bergantung kepada casnya dan jisimnya. Elektron mempunyai cas eletrik yang negatif. 

 

 
Televisyen jenis awal, yang menggunakan bim elektron dalam tiub katod yang mengimbas 

skrin pendafluor dengan pelbagai keamatan, untuk memberikan imej yang berubah-ubah. 

 

Seperti disebut, elektron merupakan zarah subatom pertama ditemui. Pada mulanya, 

sebelum penemuan nukleus oleh pelajarnya, Rutherford, Thompson beranggapan bahawa 

elektron bertaburan dalam atom seperti kismis dalam ban. Setelah Rutherford menunjukkan 

bahawa jisim dan cas positif atom tertumpu di dalam nukleus, maka dianggap elektron 

mengeliling nukleus, ditarik oleh daya elektrik dari nukleus. 

Daya elektrik (dan magnet – atau daya elektromagnet) mempengaruhi objek atau jasad yang 

punyai cas elektrik (atau kutub magnet). Cas yang bertentangan (cas positif dan cas negatif) 

merasai daya menarik, sementara cas yang serupa (postif-positif atau negatif-negatif) merasai 

daya menolak. Jadi berlainan kepada graviti, cas elektrik punyai kuasa hadangan, kerana 

adanya dua jenis cas bertentangan ini. 

 

 

Daya elektrik bergantung kepada cas di atas objek. 



Kemudian, cas bergerak memberikan kesan magnet sementara magnet bergerak 

memberikan cas bergerak atau arus elektrik. Daya magnet juga dirasai oleh bahan yang 

berkutub magnet di antara dua kutub – utara dan selatan: kutub yang sama menolak 

sementara kutub yang berlainan menarik. Bezanya dengan daya elektrik ialah sementara 

bahan atau objek boleh punyai hanya satu caj elektrik tunggal, ia hanya boleh membawa 

dwikutub magnet – utara dan selatan di dua hujung, dan bukan hanya satu kutub tunggal. 

 

 
Daya magnet: kutub sama menolak, kutub belainan menarik. N – kutub utara, S – kutub 

selatan. 

 

Tadi dikatakan, nukleus sesuatu atom, yang mengandungi kebanyakan daripada jisim atom, 

juga mengandungi cas positif yang mengikat elektron yang bercas negatif ke dalam atom. 

Namun untuk satu atom dengan nombor atom tertentu (iaiitu cas nukleus tertentu, ditanda 

Z), kemungkinan ada yang mempunyai jisim berlainan (diwakili nombor atom, ditanda A). Ini 

digelar isotop. Z sama tetapi A berlainan. Tidak ada perkadaran jelas di antara cas nukleus Z 

dengan jisim nukleus A.  

 

Kewujudan pelbagai nukleus dengan pelbagai nilai Z dan A merumitkan. Atau, mungkinkah 

ada zarah-zarah lebih unsur yang mempunyai cas unit, dalam nukleus, dan mungkinkah juga 

ada zarah-zarah unsur dengan jisim nukleus unit? Ini boleh dipuaskan dengan konsep proton 

dan neutron, dengan penetapan bahawa proton bercas satu unit positif elektrik, iaitu 

magnitud yang sama dengan cas elektrik elektron, dan neutron yang tak bercas, tapi dengan 

jisim yang lebih-kurang sama dengan jisim proton. Jisim proton dan neutron itu lebih-kurang 

jisim atom (iaitu secara berkesannya jisim nukleus) dibahagi nombor atom, satu nilai yang 

lebih-kurang sama untuk semua jenis atom atau unsur kimia, yang menjadi jisim unit untuk 

nukleus. Proton dan neutron dikenali sebagai nukleon. Bilangan proton dalam nukleus dengan 

itu mencirikan nombor atom, yang sama dengan cas positif di nukleus, dan sama dengan 

bilangan elektron di sekeliling nukleus dalam keadaan atom itu neutral. Jisim atom dicirikan 

oleh bilangan proton tambah bilangan neutron. Isotop berlainan merupakan atom yang sama 

nombor atomnya tapi berlainan nombor jisimnya: bilangan proton sama, tetapi bilangan 

neutron berbeza. Oleh kerana cas nukleus sama, dan oleh itu aturan elektron sama, isotop-

isotop mempunyai ciri kimia yang sama, namun tindakbalas nuklear yang berlainan. 



 
Gambaran berskema suatu nukleus. Neutron (berjisim, tak bercas; menyumbang kepada 

berat atom) berlonggok bersama proton (berjisim, bercas positif; menyumbang kepada 

berat atom dan juga nombor atom). 

 
Setakat ini, daya graviti dan daya elektromagnet diketahui. Daya graviti berlaku di antara 

jasad-jasad yang mempunyai jisim, sementara daya elektromagnet berlaku di antara jasad-

jasad yang bercas elektrik. Kini kalau nukleus terkandung juzuk-juzuk bercas sama, 

bagaimanakah daya elektromagnet tidak menyebabkan ia terlerai? Satu cara untuk 

melepaskan diri dalam kes ini ialah dengan mendakwa bahawa ada sejenis daya yang lain 

yang mengikat juzuk-juzuk nukleus (nukleon) ini dan, pada julat saiz nukleus, daya ini harus 

lebih kuat daripada daya elektromagnet pada julat yang sama. Inilah daya nukleus. Proton 

dan neutron diikat dalam nukleus oleh daya ini, yang mengatasi tolakan elektrik di antara 

proton yang bercas elektrik sama.  

Daya nukleus ini lebih dikenali daya nukleus kuat kerana satu lagi daya, yang dipanggil daya 

nukleus lemah, diperlukan untuk menerangkan fenomena keradioaktifan. Keradioaktifan ini 

berlaku kepada zarah-zarah yang dikaitkan dengan nukleus. 

 

 
Sebiji neutron dalam nukleus tritium, bertukar menjadi proton (mengubah nukleus menjadi 

nukleus helium-3) dan melepaskan sebiji elektron dalam suatu proses reputan beta, sejenis 

reputan radioaktif. Tindakbalas ini adalah menerusi daya nukleus lemah. 

 

Nombor atom tidak berkadaran dengan berat atom, jadi seperti dibincangkan di atas, 

diperlukan dua jenis zarah unsur dalam nukleus – proton, dengan berat atom unit dan cas 

unit, dan neutron, dengan berat atom unit dan cas sifar. Daya nukleus kuat tidak kenal cas 

elektrik. Maknanya, dalam pandangan daya nukleus kuat, atau biasa diringkaskan daya kuat, 

neutron dan proton serupa, kedua-duanya menarik yang lainnya tanpa diskriminasi. Tetapi 

elektron seharusnya tidak merasai daya kuat ini, kalau tidak, ia juga akan ditangkap ke dalam 

nukleus, dan dengan itu atom-atom kelihatan serupa, iaitu sebiji nukleus dengan cas jumlah 

sifar. Seperti disebut, sifat-sifat kimia atom tertentu itu rupa-rupanya adalah tercerna 



daripada aturan elektron dalam orbit keliling nukleus dan tenaga-tenaga berkaitan justeru 

sesuatu nukleus yang bercas berlainan. 

Zarah yang merasai daya kuat, iaitu proton dan neutron, disebut hadron, sementara zarah 

yang tidak merasai daya kuat, elektron, disebut lepton. Zarah yang merasai daya 

elektromagnet, dikatakan bercas elektrik, sementara zarah yang tidak, dikatakan tak bercas, 

atau neutral.  Zarah yang merasai daya graviti, dikatakan berjisim, sementara zarah yang tidak 

merasai graviti Newtonan dikatakan tak berjisim. 

Daya nukleus lemah, atau daya lemah secara ringkas, berkait dengan fenomena 

keradioaktifan, yang ditemui penyelidik Perancis Henri Becquerel pada tahun 1896. Kajiannya 

kemudian dipelopori pasangan terkenal Pierre dan Marie Curie pada akhir abad ke19, dan 

mereka bertiga telah memenangi Hadiah Nobel untuk fizik pada 1903. Marie Curie, yang 

berasal dari Poland tetapi kemudian menetap di Perancis, telah juga dianugerahkan Hadiah 

Nobel, kali ini untuk kimia, sekali lagi pada tahun 1911. Anak Pierre dan Marie Curie, Irene 

Joliot-Curie, juga telah dianugerahkan Hadiah Nobel dalam kimia untuk 1935, bersama 

suaminya Frederic Joliot Curie, kerana penemuan keradioaktifan buatan. 5 hadiah Nobel 

dalam satu keluarga! Tunjang keluarga Nobel ini, Marie Curie, bagaimanapun telah membayar 

dengan nyawanya. Beliau meninggal akibat penyakit anemia aplasia pada tahun 1934, yang 

dikatakan akibat terdedah kepada sinaran radioaktif berlebihan. Apa tidaknya, beliau 

dikatakan selalu membawa radium, bahan radoaktif, dalam tabung uji dalam poket kot 

makmalnya. Itupun beliau meninggal pada usia 66 tahun. 

 

 
Pierre dan Marie Curie 

 

Satu tindakbalas daya lemah ialah perubahan neutron menjadi proton bersama elektron (dan 

juga neutrino yang bakal diceritakan nanti). Ini adalah tindakbalas asas dalam reputan beta, 

satu jenis aktiviti keradioaktifan. Tindakbalas ini tunggak dalam pelakuran hidrogen menjadi 

helium dalam matahari (dan lain-lain bintang) yang menjadi sumber utama tenaga untuk 

bumi (dan lain-lain planet dalam sistem suria kita). 

 

Jadi, empat daya unsur diketahui ialah graviti, keelektromagentan, daya (nukleus) kuat, dan 

daya lemah. Setiap ini bertindak ke atas jirim menurut sifat tertentu jirim tersebut – nilai 

jisimnya, cas elektriknya, dan sebagainya.  

 



Menarik, kita boleh kaitkan empat day aini dengan empat unsur alam Yunani. Graviti agak 

jelas berkait tanah. Daya electromagnet mengawal plasma, iaitu salingtindak atom terion dan 

elektron, oleh itu ia api. Daya nucleus kuat, kerana julatnya yang kecil, berfenomena seperti 

cecair. Air. Dan sinaran radioaktif semacam angin.  

 

Wujudkah daya lain yang belum ditemui? Dalam sejarah, memang ada dakwaan kewujudan 

‘daya kelima’ namun ia tidak dapat berdiri menahan ujian eksperimen. Dan kenapa empat? 

Adakah ini suatu kebetulan, atau ada sebab-sebab lebih unsur yang menerangkan bilangan 

ini?  

 

Maka inilah perihalan fenomena alam yang kita rangkakan. Ada benda atau jirim yang 

bersalingtindak, menerusi sesuatu dipanggil daya. Kadar salingtindak tersebut bergantung 

kepada ciri jirim yang terbabit. Ada empat jenis daya unsur yang berlainan cirinya, yang 

mempengaruhi daya dengan ciri-ciri yang berkenaan masing-masing. 

 

 
4 daya unsur 

 

Benda dicirikan oleh daya yang dirasainya. Dalam kalam, iaitu kajian Islam tentang alam, 

benda dikatakan terbina daripada jauhar, dianggap zat atau zarah paling asas, yang dicirikan 

aradh. Kalam atoman menegaskan bahawa Jauhar dan aradh dicipta baharu pada setiap atom 

masa. 

 


